
Parasha # 16

PARASHAT BESHALAJ – EN LA EXPULSIÓN
El Itinerario de la Transformación



Reglas para la clase

¡Aprovecharé y disfrutaré al máximo  la enseñanza!

Mantendremos 
el respeto por 

el que esta 
hablando

Esta prohibido 
el uso del 

celular durante 
la clase

Tendremos 
momentos 
específicos 

para asistir al 
baño

Levanto la 
mano para 
participar

No hablar con 
la persona que 

esta al lado

RESPETO CELULAR PARTICIPARBAÑO ATENCION



ORACIÓN



TEXTOS:

 Shemot (Éx) 13:17-17:16

 Shoftim (Jue) 5:1-31

 Iojanan (Jn) 6:25-59

• La salida de Egipto. 
• El cruce del Mar de Juncos. 
• La canción de Moisés y Miriam. 
• Las aguas amargas se vuelven dulces. 
• Maná del cielo. 
• Prueba y murmuración. 
• Guerra contra Amalek. 

TOPICOS RELEVANTES DE LA PARASHA



I. El Umbral de la 
Fe: El Mar y la 
Decisión de 
Najshón

• El viaje comienza con un desvío estratégico. Dios evita la ruta de los filisteos para 
proteger al pueblo de una guerra prematura que podría quebrar su espíritu. Sin 
embargo, los conduce hacia un callejón sin salida: el Mar de Juncos.

• Las aguas permanecieron impasibles hasta que un hombre, Najshón ben 
Aminadav, caminó hacia el abismo. 

Muchas veces el camino no se despeja hasta que demostramos, con acciones 
concretas, que estamos dispuestos a avanzar a pesar del miedo.



II. El Cántico y la Estética 
de la Redención

1. El coro nacional que celebra la caída del 
opresor.

2. Fe Previsora: ¿Por qué había panderos en el 
desierto? Porque las mujeres los fabricaron en 
Egipto, seguras de que bailarían.

3. Lección: Esperanza no es esperar a que todo 
mejore; es preparar los instrumentos mientras 
aún hay crisis. 



III. Mara: El Arte de 
Endulzar la Amargura

• Apenas tres días después del milagro, la sed golpea. En 
Mara, el agua es amarga y el pueblo murmura. Dios 
ordena a Moisés arrojar un madero al agua (Éx 15:22-
27). La tradición rabínica resalta que el madero utilizado 
era, por naturaleza, amargo o punzante. Dios no endulzó 
el agua con azúcar, sino que usó lo amargo para sanar lo 
amargo.

• Aspecto Práctico: En la vida, las experiencias dolorosas 
no se superan evitándolas, sino introduciendo en ellas un 
propósito. Cuando entendemos el "para qué" de nuestra 
amargura, esta se vuelve potable y nos fortalece.



IV. El Maná: La Economía 
del "Hoy"

El hambre en el desierto de Sin (Éx 16) introduce 
el concepto del Maná. 

Este alimento celestial tenía reglas estrictas: no 
se podía acumular. Quien guardaba para el día 
siguiente encontraba gusanos. 

El Midrash sugiere que el Maná sabía a lo que 
cada persona necesitaba o deseaba. Era un 
espejo del alma: para el quejumbroso era 
aburrido; para el agradecido, un manjar.

Aspecto Práctico: El Maná es la cura contra la 
ansiedad. Nos enseña a enfocarnos en la 
"porción diaria". La salud mental depende, en 
gran medida, de soltar la carga del mañana y 
confiar en la provisión del presente.



V. La Roca y la Duda 
en Refidim

• En Refidim, la sed vuelve a aparecer, 
pero esta vez acompañada de una duda 
existencial: "¿Está Dios entre nosotros?". 
Moisés golpea la roca y brota agua (Éx 
17:1-7). El Midrash describe esta roca 
como una fuente que seguía al pueblo, 
simbolizando que el sustento no es un 
evento aislado, sino una presencia 
constante que fluye incluso de los 
lugares más áridos y duros.

• Aspecto Práctico: A menudo buscamos 
soluciones en lugares blandos, pero a 
veces el agua de vida está encerrada en 
nuestras circunstancias más "rocosas" y 
difíciles. Solo hay que saber dónde 
golpear.



VI. Amalek: La Guerra 
contra el Cinismo

• Finalmente, surge el ataque de Amalek. A 
diferencia de Faraón, Amalek no quiere 
esclavizar, quiere destruir. Ataca por la 
retaguardia, donde están los débiles y los 
cansados. El Midrash define a Amalek
como el "frío". Su objetivo era enfriar el 
fervor espiritual de Israel después del 
Mar Rojo. La victoria se logra cuando 
Aarón y Jur sostienen las manos de 
Moisés.

• Aspecto Práctico: El enemigo más 
peligroso es el que nos ataca cuando 
estamos agotados. La lección de Refidim
es la interdependencia: nadie puede 
mantener las manos alzadas solo. 
Necesitamos una comunidad que nos 
sostenga cuando nuestras fuerzas fallan.



El Diamante y el Carbón

Se cuenta que, durante los días en que el Maná caía del cielo, dos amigos llamados Eitan y Baruj caminaban por el 
desierto.
Eitan siempre estaba atento, observando cómo la columna de nube los protegía del sol. Baruj, en cambio, 
caminaba mirando al suelo, quejándose del calor y de la arena que se metía en sus sandalias.
De repente, se toparon con un tramo del camino que estaba lleno de piedras oscuras y afiladas. — "¡Mira esto!" —
exclamó Baruj con rabia—. "Dios nos saca de Egipto para hacernos caminar sobre piedras que nos cortan los pies. 
Esto es amargo como el agua de Mara".

Eitan, en silencio, se agachó y recogió una de las piedras. Estaba caliente por el sol y se veía áspera. Pero, en lugar 
de tirarla, recordó lo que Moisés les había enseñado: que nada en el desierto está ahí por error. Eitan comenzó a 
frotar la piedra oscura con su túnica, con paciencia y cariño, pensando en las chispas de luz que menciona la 
Kabalá.

Después de un rato de frotar, la costra negra de la piedra comenzó a caer. Debajo de la suciedad, empezó a brillar 
un destello azulado. ¡No era una piedra común, era un zafiro en bruto!
Baruj, al verlo, empezó a recoger piedras como loco, pero sus manos estaban tan llenas de queja que solo veía 
carbones. Eitan le dijo suavemente: — "Amigo, el desierto nos da a cada uno lo que llevamos dentro. Si buscas 
amargura, encontrarás piedras que cortan. Si buscas la bendición, descubrirás que incluso el suelo seco esconde 
tesoros. El secreto no es lo que pisas, sino cómo lo miras".



La moraleja: Egipto era un 
lugar donde otros nos decían 
quiénes éramos. El desierto es 
el lugar donde nosotros 
decidimos qué ver. Cada 
prueba (la falta de agua, el 
hambre o el ataque de un 
enemigo) es como esa piedra 
oscura: si la tratas con queja, te 
lastima; si la tratas con fe y 
esfuerzo, revela el diamante 
que Dios escondió allí para ti.



Conexión con Yeshua

Desde una perspectiva mesiánica, este relato 
cobra una dimensión de cumplimiento total.

Yeshua se presenta como el Verdadero Maná 
(Juan 6), aquel que realmente sacia el hambre 
del alma. 

Él es la Roca Herida de la cual fluye el agua del 
Espíritu para quien tiene sed. En el madero de la 
cruz, Yeshua toma la amargura de la humanidad 
para endulzar nuestra relación con el Padre. 

Finalmente, así como Moisés intercedía con 
manos alzadas, Yeshua es nuestro Intercesor 
Perpetuo, asegurando que, aunque Amalek nos 
ataque en nuestra debilidad, la victoria final ya 
ha sido decretada desde lo alto.



Conclusión -
Cartografía del Alma

• Descripción: El desierto no es un 
destino, es un aula. Es el lugar 
donde dejamos de ser esclavos 
de Faraón para ser servidores del 
Creador.

• Dato importante: El desierto 
(Midbar) comparte raíz con la 
palabra "Hablar" (Medaber). Dios 
habla en el silencio de la 
carencia.

• Frase de Impacto: "No se vive 
solo de pan, sino de la visión de 
lo eterno en lo cotidiano".



Actividad



Ofrendas y oración final


