
 
 
 
 
 
 
 

PARASHAT BO “VE” 

 

 
 
Saludo inicial 

Reglas durante la clase 

Oración 

Presentación, desarrollo del tema y reflexión  

Desarrollo de actividad (Kahoot) 

Ofrenda  

 

Nivel y temporalización: Para el curso Cerca del mandamiento. Duración 1 

hora. 

 

TOPICO GENERADOR:  Parashat Bo – “Ve” 

 

HILOS CONDUCTORES:  

Alcanzando la conciencia que Hashem está con nosotros siempre. 

 

 

OBJETIVOS: 

 

1. Establecer en el corazón la Emunah. 

2. Entender que el Eterno siempre está con sus hijos. 

3. Reconocer las maravillas que el creador hizo por nosotros. 

 

 

 



 
 
 
 
 
 
 

TEXTOS:  

Shemot (Éxodo) 10:1-13:16 

 

TOPICOS RELEVANTES DE LA PARASHA: 

 Las tres ultima plagas 

 Mitzvot para la fiesta de pesaj 

 Redención del primogénito 

 

ACTIVIDADES: 

 

 Se expondrán los aspectos relevantes de la parasha. 

 En cada aparte relacionaremos la aplicación a nuestra cotidianidad. 

 Realizaremos evaluación de conocimientos a través de preguntas en 

Kahoot y mediante preguntas aleatorias a los participantes 

 

 

 

DESARROLLO DE LAS ACTIVIDADES: 

 

Se expondrán las reglas para el desarrollo de la clase: 

 

 Mantendremos el respeto por el que está hablando 

 Está prohibido el uso del celular  

 Tendremos momentos específicos para asistir al baño 

 Levanto la mano para participar 

 No hablar con la persona que está al lado 

 

Se explicarán los aspectos claves de la parasha de la siguiente manera: 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 
 
 
 
 

Introducción  

Esta parasha es muy especial porque llegamos al final del proceso de la 

liberación del pueblo de Israel de la esclavitud de Egipto. Esta porción de la 

Toráh nos Narra las tres últimas plagas: la de las langostas, la de la oscuridad 

y la muerte de todo primogénito.  

En palabras de rabí Aharon Ha Levi esta parasha contiene 20 preceptos que 

se le dictan a los hebreos como pueblo de Israel siendo el primero de ellos 

el de establecer un calendario, seguido de ingerir el cordero de Pesaj, 

relatar la salida de Mitzraim/Egipto y finalmente el rescate del primogénito. 

De esta etapa en adelante el pueblo de Israel va a experimentar la 

compañía del Eterno todo el tiempo.  

En Egipto experimentaron con más fuerza su protección pues las plagas no 

los tocaron, pero ahora van a saber que el Creador no solo está con ellos 

siempre, sino que además nunca nos podemos salir del dominio divino pues 

su Kavod/gloria colma toda la tierra. (Isaías 6: 3)   

Las tres plagas que se nos narran en esta parasha nos conectan con esta 

conciencia de la presencia de Hashem en todo lugar y cada situación de 

una forma especial con relación al nombre de la misma. El nombre de cada 

parashá es la semilla y el hilo conductor de toda la porción, es así que cada 

título nos va a revelar la bendición depositada para cada shabat y de ahí 

para el resto de la semana. De tal forma que cada Parashá que estudiamos 

se convierte en la energía del Creador para alcanzar un nuevo nivel 

espiritual.  

El termino Bo 

El termino Hebreo ּאב (Bet –alef) Bo significa Ven, por lo que la frase Bo el Paró 

se puede leer ven a lo del Faraón. Al respecto varios sabios han enseñado 

lo siguiente: 

En nombre de su esposa, Rabi Janoj Tzvi de Bendin dijo: “Que Hashem viendo 

la difícil misión que le había encomendado a Moshé le dijo a través de esta 

expresión que no estaba solo y que irían juntos a ver al Faraón.”, es decir, 

que Bo bajo este entendido se puede traducir como Ven conmigo. Este 



 
 
 
 
 
 
 

llamado debe transmitirnos la idea que cada vez que el Eterno nos manda 

a realizar algo, su presencia ira con nosotros, por lo que la tarea que 

tengamos que realizar será fácil, ligera.  En otro nivel podemos interpretar 

que el Faraón como símbolo de aquello que se nos opone en nuestra vida, 

lo venceremos en compañía del Eterno. (En esta parte se les instara a los 

niños a que piensen cual es la dificultad más grande que han atravesado y 

a continuación se les preguntara si sintieron que el Creador estuvo con ellos). 

En el mismo sentido Rabi Manajem  Mendel de Kotzk  señala que: “Hashem 

no le indica a Moshé anda o ve a lo del faraón  porque uno jamás puede 

salir del dominio divino porque Hashem llena todo el universo  y uno jamás 

puede alejarse del Creador, pues el Verso señala: su gloria colma toda la 

tierra (Isa 6:3)  y por eso Hashem le dice a Moshé: “ven a lo del faraón, ven 

conmigo  y yo estaré contigo  en todo cuanto emprendas”.   

De la anterior declaración aprendemos que no importa cuál sea la situación 

que estemos pasando a nivel personal o como familia nada está fuera de 

la providencia del Eterno y aunque a nuestro alrededor se vea el caos como 

en el tiempo en que sucede está parashá, Hashem nos dice Bo -ven, solo 

tenemos que aceptar la invitación y nunca olvidarnos que Él está con 

nosotros siempre.   Cuando vivimos con esta conciencia y tenemos presente 

este pensamiento activamos el favor del Creador y siempre tendremos éxito 

en todo lo que hagamos.  

Como conclusión de esta parte podemos ver que la semilla que impregna 

esta parasha es la verdad que Elohim está presente en cada momento y 

lugar de nuestra existencia. También es una invitación de parte del Creador 

para cada persona de ir con ÉL agarrado de su mano y desafiar a nuestro 

faraón personal.    

LA PLAGA DE LAS LANGOSTAS 

La plaga de las langostas fue devastadora, pues estas consumieron toda 

posibilidad de alimento en Egipto, más aún los egipcios se alegraron porque 

pensaban que podían alimentarse de las langostas, pero no contaban con 

que estas langostas estaban milagrosamente equipadas como aprendemos 



 
 
 
 
 
 
 

del midrash que no eran insectos ordinarios pues su saliva era veneno mortal 

matando a cualquiera que tuviera contacto con esta.  

Cuando el Faraón vio que estas langostas eran mortales convoco a Moshé 

para pedir perdón y solicitar que rezara a Hashem para que quitara las 

langostas. Así lo hizo Moshé y las langostas fueron retiradas de la tierra de 

Egipto. Cuando esto pasó el corazón del faraón se endureció y no dejo ir al 

pueblo. Dentro de los argumentos que presento dijo: que el cómo poderoso 

astrologo que era, había visto la estrella llamada Ra´a cerniéndose sobre el 

pueblo de Israel en el desierto lo que significaba que todos iban a perecer 

en el desierto pues la estrella significa o simboliza sangre para el pueblo 

judío. De hecho, el midrash nos dice que el Faraón estaba en lo cierto, pero 

lo que no sabía Faraón era que Hashem convertiría la sangre de muerte en 

la sangre de la brit mila, cuando los israelitas se circuncidaran antes de 

entrar a Eretz Israel.   

Se nos cuenta que los Israelitas se asustaron al escuchar las palabras del 

Faraón, pero lo que no sabían era que Israel está por encima de toda 

predicción astrológica y no está atado a las leyes naturales y es aquí donde 

vemos que la palabra Bo – ven cobra importancia para todos nosotros como 

pueblo de Elohim pues a pesar que había un decreto en contra de Israel 

este no se ejecutoria pues Hashem estaba con ellos, así como está con 

nosotros.   

Esta plaga representa la imposibilidad de alimentarse, tal como el mundo 

está experimentando hoy en día. Pero no debemos temer por la situación 

económica actual, nuestra responsabilidad es tener confianza y emunah/fe 

en el creador.  Y este es el secreto de estas letras que marcan el nombre de 

nuestra porción pues son las iniciales de Bitajon חוֹן יטָּ  .אֱמוּנָּה   y emunah בִּ

bitajon las cuales se pueden traducir como confianza o seguridad y la 

emunah como fidelidad y a nivel más profundo como la creencia que nada 

ocurre sin que Hashem así lo decida.  Dicen los sabios que una persona 

puede tener emunah pero no bitajon, ya que esta última se tiene que 

cultivar a través de nuestras propias experiencias.  Por eso en esta porción el 

pueblo de Israel va a comenzar a ser refinado para que confíe totalmente 

en Hashem. Esto nos enseña que cada situación difícil que pasamos es solo 



 
 
 
 
 
 
 

con el propósito de entrenarnos para lograr una plena confianza/bitajon en 

Hashem. 

LA PLAGA DE LA OSCURIDAD. 

Esta plaga duro 6 días, los tres primeros días se dice que nadie pudo ver a 

nadie y los otros tres días ninguno de los egipcios pudo levantarse de donde 

estaba durante ese periodo. Sobre que… “Nadie pudo ver a su semejante, 

El admur rabi janoj de Alexander interpretó que nadie tuvo la virtud de 

interesarse por el otro y solo pensó en sí mismo para salvarse y por lo tanto 

nadie logro elevarse de su bajo estado.  Sabemos que para el pueblo de 

Israel si había luz, ellos podían ver en medio de esa densa oscuridad.  

Cuando una persona tiene emunah y bitajon puede ver claramente; el que 

no tiene esto en su vida anda en oscuridad y no puede moverse. Cuando 

uno no tiene ni fe, ni confianza solo se interesa por uno mismo ya que no 

puede ver que es Hashem el que le ayuda en todo y pretende salvarse por 

su fuerza o medios.  

Aquel que confía puede ver la salvación. Existe un dato importante que nos 

proporciona el midrash y es que los reshaim-malvados entre los judíos 

murieron durante esta plaga. ¿Quiénes eran estos reshaim? El midrash nos 

dice que eran los que no creían en la redención y también los que tenían 

riquezas o mantenían una posición alta en Egipto y no querían irse.  El hecho 

de no creer en que Hashem era poderoso para darles la redención hizo que 

la oscuridad los alcanzara. Adicionalmente la oscuridad representa la vida 

espiritual sin mitzvot/mandamientos en contraposición la luz representa la 

vida espiritual con mitzvot ya que estos son comparados con la luz. 

LA PLAGA DE LA MUERTE DE LOS PRIMOGENITOS  

Esta plaga causo la muerte de tres grupos de personas. 

- Los padres de los primogénitos 

Cuando los primogénitos se enteraron de que serían ejecutados les 

rogaron a sus padres que liberaran a los judíos, estos dijeron que no, 

que preferían sacrificarlos antes que tener que dejarlos ir. Los 

primogénitos acudieron al Faraón quien también era primogénito con 

la esperanza de que este razonara que si no dejaba libre a Israel el 



 
 
 
 
 
 
 

también moriría, pero no lograron persuadirlo, prefería sacrificarse 

antes que darle la libertad, desesperados los primogénitos mataron a 

sus padres y a todos los que se cruzaron por el camino.   

- Los primogénitos  

Hashem ejecuto a todos los primogénitos, y los ángeles destructores 

que lo acompañaban ejecutaron a los primogénitos que aún estaban 

en los úteros de sus madres. 

 

- Los nobles y los asesores del Faraón 

El faraón tomo represalias contra sus consejeros porque estos les 

habían aconsejado incorrectamente y los asesino.   

Esta plaga fue la determinante para que el faraón dejara ir a Israel 

pues demostró que Hashem es el único que tiene el poder para dar la 

vida o quitarla. La invitación que nos hace Hashem en esta parasha 

al decir “Ven conmigo” es muy importante, ya que vamos estar 

protegidos todo el tiempo, lo único que debemos hacer es obedecer 

sus instrucciones ya que estamos en un mundo de causa y efecto.   

Esta plaga representa para nosotros la muerte de todo lo que 

representa lo primordial para nosotros y nos aleja del Eterno por eso 

cuando el Eterno nos dice Bo- ven, es para que el proceso de 

rectificación sea ligero.  

 

LOS MITZVOT QUE CONTIENE ESTA PARASHÁ 

En esta paraha encontramos la primera mitzva ordenada a Israel como 

nación constituida: la santificación de la luna nueva Kidush hajodesh. Esta 

mitzvá contiene la idea de hacer un calendario comenzando a partir del 

mes de Abib.  

La otra mitzvá que encontramos es el ofrendar el sacrificio de pesaj y 

observar esta convocación en todas las generaciones. Dentro de esta 

Mitzvá encontramos que el cordero debe estar totalmente asado al fuego 

junto con matzot = pan sin levadura y maror= hierbas amargas.  Si queda 

algo del cordero debe ser quemado al día siguiente.  



 
 
 
 
 
 
 

También las indicaciones que el korban de pesaj no debe ser comido por 

quien se alejó de Hashem, el extranjero, o alguien que no está circuncidado. 

La Mitzvá de comer matzo y no comer Jametz. Se indica a Israel que durante 

siete días deben comer Matzo pan sin levadura y por el mismo periodo no 

se puede comer nada leudado.  

La mitzvá de santificar a todo primogénito: Esta instrucción es respecto del 

primogénito Varón e incluye a los primogénitos de los animales puros. Existe 

una excepción entre los animales tamé –impuros y es el primogénito del 

burro que debe ser redimido con un cordero, de no hacerlo su cuello debe 

ser quebrado y así no obtener ninguna utilidad de este.  

Conclusión  

Cada parte de este parashá nos recuerda que debemos estar siempre con 

Hashem. Esto es, tenerlo presente en nuestra mente, en nuestras acciones y 

palabras porque él siempre está con nosotros y no nos abandona. La 

primera mitzva de santificación de la luna es también la oportunidad que 

en todo tiempo y organizadamente tengamos un encuentro especial con 

el Creador de todas las cosas. Solo tenemos que hacer como Moshé quien 

aceptó la invitación que le hiciera Hashem cuan este le dijo: Bo-ven. Cada 

mitzvá que realizados es con la intención de unirnos y estar más cercanos a 

Él.     

ACTIVIDAD EN CLASE: 

 

Se realizará un kahoot con preguntas alusivas al tema. 

 

MATERIALES: 

 Dulces 

 Incentivo o premio 

 

 

Llamado a lista 

Oración final 

Organización del salón  


