KEHILAT YELADIM

y - /X YOV E L 7 YOVEL

C.COMUNIDAD MESIANICA

..

PARASHAT BO “VE”

"\ 5 ‘.mgf ..‘.d': f ‘(,.". ”

et g Oy P

S
vd 00

-—

Saludo inicial

Reglas durante la clase

Oracioén

Presentacion, desarrollo del tema y reflexion
Desarrollo de actividad (Kahoot)

Ofrenda

Nivel y temporalizacién: Para el curso Cerca del mandamiento. Duraciéon 1
hora.

TOPICO GENERADOR: Parashat Bo - “Ve”

HILOS CONDUCTORES:

Alcanzando la conciencia que Hashem estd con nosotros siempre.

OBJETIVOS:

1. Establecer en el corazdn la Emunanh.
2. Entender que el Eterno siempre estd con sus hijos.
3. Reconocer las maravillas que el creador hizo por nosotros.



TEXTOS:
Shemot (Exodo) 10:1-13:16
TOPICOS RELEVANTES DE LA PARASHA:

e Las fres ultima plagas
e Mitzvot para la fiesta de pesqj
e Redenciéon del primogénito

ACTIVIDADES:
e Se expondrdn los aspectos relevantes de la parasha.
e En cada aparte relacionaremos la aplicacion a nuestra cotidianidad.

e Redalizaremos evaluacién de conocimientos a fravés de preguntas en
Kahoot y mediante preguntas aleatorias a los partficipantes

DESARROLLO DE LAS ACTIVIDADES:

Se expondrdn las reglas para el desarrollo de la clase:

e Mantendremos el respeto por el que estd hablando
e Estd prohibido el uso del celular

e Tendremos momentos especificos para asistir al bano
e Levantola mano para participar

e No hablar con la persona que estd al lado

Se explicardn los aspectos claves de la parasha de la siguiente manera:



Infroduccion

Esta parasha es muy especial porque llegamos al final del proceso de la
liberacion del pueblo de Israel de la esclavitud de Egipto. Esta porcion de la
Tordh nos Narra las tres Ultimas plagas: la de las langostas, la de Ia oscuridad
y la muerte de todo primogénito.

En palabras de rabi Aharon Ha Levi esta parasha contiene 20 preceptos que
se le dictan a los hebreos como pueblo de Israel siendo el primero de ellos
el de establecer un calendario, seguido de ingerir el cordero de Pesqj,
relatar la salida de Mitzraim/Egipto y finalmente el rescate del primogénito.
De esta etapa en adelante el pueblo de Israel va a experimentar la
compania del Eterno todo el tiempo.

En Egipto experimentaron con mds fuerza su proteccion pues las plagas no
los tocaron, pero ahora van a saber que el Creador no solo estd con ellos
siempre, sino que ademds nunca nos podemos salir del dominio divino pues
su Kavod/gloria colma toda la tierra. (Isaias é: 3)

Las fres plagas que se nos narran en esta parasha nos conectan con esta
conciencia de la presencia de Hashem en todo lugar y cada situacion de
una forma especial con relacion al nombre de la misma. El nombre de cada
parasha es la semilla y el hilo conductor de toda la porcidn, es asi que cada
titulo nos va a revelar la bendicidon depositada para cada shabat y de ahi
para el resto de la semana. De tal forma que cada Parashd que estudiamos
se convierfe en la energia del Creador para alcanzar un nuevo nivel
espiritual.

El termino Bo

El termino Hebreo ax (Bet —alef) Bo significa Ven, porlo que la frase Bo el Pard
se puede leer ven a lo del Faradn. Al respecto varios sabios han ensenado
lo siguiente:

En nombre de su esposa, Rabi Janoj Tzvi de Bendin dijo: “*Que Hashem viendo
la dificil mision que le habia encomendado a Moshé le dijo a fravés de esta
expresion que no estaba solo y que irian juntos a ver al Faradén.”, es decir,
que Bo bagjo este entendido se puede traducir como Ven conmigo. Este



llamado debe transmitirnos la idea que cada vez que el Eterno nos manda
a readlizar algo, su presencia ira con nosotros, por lo que la tarea que
tengamos que realizar serd facil, ligera. En ofro nivel podemos interpretar
que el Faraén como simbolo de aguello que se nos opone en nuestra vida,
lo venceremos en compania del Eterno. (En esta parte se les instara a los
ninos a que piensen cual es la dificultad mds grande que han atravesado y
a continuacion se les preguntara si sintieron que el Creador estuvo con ellos).

En el mismo senfido Rabi Manajem Mendel de Kotzk senala que: *Hashem
no le indica a Moshé anda o ve a lo del faraén porque uno jamds puede
salir del dominio divino porque Hashem llena todo el universo y uno jamas
puede alejarse del Creador, pues el Verso senala: su gloria colma toda la
tierra (Isa 6:3) y por eso Hashem le dice a Moshé: “ven a lo del faradn, ven
conmigo Yy yo estaré contigo en todo cuanto emprendas”.

De la anterior declaracion aprendemos que no importa cudl sea la situacion
que estemos pasando a nivel personal o como familia nada estd fuera de
la providencia del Eterno y aunque a nuestro alrededor se vea el caos como
en el tiempo en que sucede estd parashd, Hashem nos dice Bo -ven, solo
tenemos que aceptar la invitacién y nunca olvidarnos que El estd con
nosotros siempre. Cuando vivimos con esta conciencia y tenemos presente
este pensamiento activamos el favor del Creador y siempre tendremos éxito
en todo lo que hagamos.

Como conclusion de esta parte podemos ver que la semilla que impregna
esta parasha es la verdad que Elohim estd presente en cada momento y
lugar de nuestra existencia. También es una invitacion de parte del Creador
para cada persona de ir con EL agarrado de su mano y desafiar a nuestro
faradn personal.

LA PLAGA DE LAS LANGOSTAS

La plaga de las langostas fue devastadora, pues estas consumieron toda
posibilidad de alimento en Egipto, mds aun los egipcios se alegraron porque
pensaban que podian alimentarse de las langostas, pero no contaban con
que estaslangostas estaban milagrosamente equipadas como aprendemos



del midrash que no eran insectos ordinarios pues su saliva era veneno mortal
matando a cualquiera que tuviera contacto con esta.

Cuando el Faradn vio que estas langostas eran mortales convoco a Moshé
para pedir perddn vy solicitar que rezara a Hashem para que quitara las
langostas. Asi lo hizo Moshé vy las langostas fueron retiradas de la tierra de
Egipto. Cuando esto pasd el corazdn del faradn se endurecid y no dejo ir al
pueblo. Dentro de los argumentos que presento dijo: que el cdmo poderoso
astrologo que era, habia visto la estrella llamada Ra’a cerniéndose sobre el
pueblo de Israel en el desierto lo que significaba que todos iban a perecer
en el desierto pues la estrella significa o simboliza sangre para el pueblo
judio. De hecho, el midrash nos dice que el Faradn estaba en lo cierto, pero
lo que no sabia Faradn era que Hashem convertiria la sangre de muerte en
la sangre de la brit mila, cuando los israelitas se circuncidaran antes de
entrar a Eretz Israel.

Se nos cuenta que los Israelitas se asustaron al escuchar las palabras del
Faradén, pero lo que no sabian era que lIsrael estd por encima de toda
prediccién astroldgica y no estd atado alas leyes naturales y es aqui donde
vemos que la palabra Bo —ven cobra importancia para todos nosotros como
pueblo de Elohim pues a pesar que habia un decreto en contra de Israel
este no se ejecutoria pues Hashem estaba con ellos, asi como estd con
NOSOtros.

Esta plaga representa la imposibilidad de alimentarse, tal como el mundo
estd experimentando hoy en dia. Pero no debemos temer por la situacion
econdmica actual, nuestra responsabilidad es tener confianza y emunah/fe
en el creador. Y este es el secreto de estas letras que marcan el nombre de
nuestra porcidon pues son las iniciales de Bitajon [inva y emunah  nynx.
bitajon las cuales se pueden traducir como confianza o seguridad y la
emunah como fidelidad y a nivel mds profundo como la creencia que nada
ocurre sin que Hashem asi lo decida. Dicen los sabios que una persona
puede tener emunah pero no bitajon, ya que esta Ultima se tiene que
cultivar a tfravés de nuestras propias experiencias. Por eso en esta porcion el
pueblo de Israel va a comenzar a ser refinado para que confie totalmente
en Hashem. Esto nos ensena que cada situacion dificil que pasamos es solo



con el propdsito de entrenarnos para lograr una plena confianza/bitajon en
Hashem.

LA PLAGA DE LA OSCURIDAD.

Esta plaga duro 6 dias, los tres primeros dias se dice que nadie pudo ver a
nadie y los otros tres dias ninguno de los egipcios pudo levantarse de donde
estaba durante ese periodo. Sobre que... *“Nadie pudo ver a su semejante,
El admur rabi janoj de Alexander interpretdé que nadie tuvo la virtud de
interesarse por el otro y solo pensd en si mismo para salvarse y por lo tanto
nadie logro elevarse de su bajo estado. Sabemos que para el pueblo de
Israel si habia luz, ellos podian ver en medio de esa densa oscuridad.
Cuando una persona tiene emunah y bitajon puede ver claramente; el que
no fiene esto en su vida anda en oscuridad y no puede moverse. Cuando
uno no tiene ni fe, ni confianza solo se interesa por uno Mmismo ya que no
puede ver que es Hashem el que le ayuda en todo y pretende salvarse por
su fuerza o medios.

Aquel que confia puede ver la salvacidén. Existe un dato importante que nos
proporciona el midrash y es que los reshaim-malvados entre los judios
murieron durante esta plaga. sQuiénes eran estos reshaim? El midrash nos
dice que eran los que no creian en la redencidon y también los que tenian
riquezas 0 mantenian una posicion alta en Egipto y no querianirse. El hecho
de no creer en que Hashem era poderoso para darles la redencidon hizo que
la oscuridad los alcanzara. Adicionalmente la oscuridad representa la vida
espiritual sin mitzvot/mandamientos en contraposicion la luz representa la
vida espiritual con mitzvot ya que estos son comparados con la luz.

LA PLAGA DE LA MUERTE DE LOS PRIMOGENITOS
Esta plaga causo la muerte de tres grupos de personas.

- Los padres de los primogénitos
Cuando los primogénitos se enteraron de que serian ejecutados les
rogaron a sus padres que liberaran a los judios, estos dijeron que no,
que preferian sacrificarlos antes que tener que dejarlos ir. Los
primogénitos acudieron al Faradn quien también era primogénito con
la esperanza de que este razonara que si no dejaba libre a Israel el



también moriria, pero no lograron persuadirlo, preferia sacrificarse
antes que darle la libertad, desesperados los primogénitos mataron a
sus padres y a todos los que se cruzaron por el camino.

- Los primogénitos
Hashem ejecuto a todos los primogénitos, y los angeles destructores
que lo acompanaban ejecutaron alos primogénitos que aun estaban
en los Uteros de sus madres.

- Los nobles y los asesores del Faradn
El faradn tomo represalias contra sus consejeros porque estos les
habian aconsejado incorrectamente y los asesino.
Esta plaga fue la determinante para que el faradn dejara ir a Israel
pues demostrd que Hashem es el Unico que tiene el poder para dar la
vida o quitarla. La invitacidn que nos hace Hashem en esta parasha
al decir "“Ven conmigo” es muy importante, ya que vamos estar
protegidos todo el tiempo, lo Unico que debemos hacer es obedecer
sus instrucciones ya que estamos en un mundo de causa y efecto.
Esta plaga representa para nosotros la muerte de todo lo que
representa lo primordial para nosotros y nos aleja del Eterno por eso
cuando el Eterno nos dice Bo- ven, es para que el proceso de
rectificacion sea ligero.

LOS MITZVOT QUE CONTIENE ESTA PARASHA

En esta paraha encontramos la primera mitzva ordenada a Israel como
nacion constituida: la santificacion de la luna nueva Kidush hajodesh. Esta
mitzvd contiene la idea de hacer un calendario comenzando a partir del
mes de Abib.

La ofra mitzvd que encontramos es el ofrendar el sacrificio de pesqj y
observar esta convocacion en todas las generaciones. Dentro de esta
Mitzvd enconframos que el cordero debe estar totalmente asado al fuego
junto con matzot = pan sin levadura y maror= hierbas amargas. Si queda
algo del cordero debe ser quemado al dia siguiente.



También las indicaciones que el korban de pesaj no debe ser comido por
quien se alejoé de Hashem, el extranjero, o alguien que no esta circuncidado.

La Mitzvd de comer matzo y no comer Jametz. Se indica a Israel que durante
siete dias deben comer Matzo pan sin levadura y por el mismo periodo no
se puede comer nada leudado.

La mitzvd de santificar a todo primogénito: Esta instruccion es respecto del
primogénito Vardn e incluye a los primogénitos de los animales puros. Existe
una excepcion entre los animales tamé —impuros y es el primogénito del
burro que debe ser redimido con un cordero, de no hacerlo su cuello debe
ser quebrado y asi no obtener ninguna utilidad de este.

Conclusion

Cada parte de este parashd nos recuerda que debemos estar siempre con
Hashem. Esto es, tenerlo presente en nuestra mente, en nuestras acciones y
palabras porque él siempre estd con nosotros y no nos abandona. La
primera mitzva de santificaciéon de la luna es también la oportunidad que
en todo tiempo y organizadamente tengamos un encuentro especial con
el Creador de todas las cosas. Solo tenemos que hacer como Moshé quien
aceptd la invitacidon que le hiciera Hashem cuan este le dijo: Bo-ven. Cada
mitzvd que realizados es con la intencidn de unirnos y estar mds cercanos a
El.

ACTIVIDAD EN CLASE:

Se realizard un kahoot con preguntas alusivas al tema.

MATERIALES:

» Dulces
> Incentivo o premio

Llamado a lista
Oracioén final
Organizacion del salon



